
 

 
 
Annali della Facoltà Giuridica dell’Università di Camerino – Rileggendo − n. 15/2026 – ISSN online: 

2281-3063 

1 

GIUSEPPE GILIBERTI* 
 

Casavola «humanissimus» 
 

1. Il 4 gennaio è morto Francesco Paolo Casavola (Taranto 1931 - Napoli 2026), 
uno dei più insigni giuristi italiani della seconda metà del Novecento. Professore di Storia 
del diritto romano all’Università di Napoli (dove aveva studiato con Mario Lauria, 
Francesco De Martino e Antonio Guarino), fu Presidente della Corte Costituzionale dal 
1992 al 1995, ed espresse il suo impegno sociale e culturale anche al vertice dell’Istituto 
Treccani, del Comitato Nazionale per la Bioetica e come Garante per l’editoria. Negli 
anni ‘80 aveva presieduto il Movimento ecclesiale di impegno culturale.  

È una perdita che mi colpisce profondamente, per l’influenza che questa figura ha 
esercitato su di me sul piano culturale, e non solo. Ricordo particolarmente un momento 
di svolta della mia vita, nel 1974, quando due persone hanno insieme determinato il mio 
destino professionale: lui e mio padre. Mi ero laureato con Casavola un anno prima, con 
una tesi sulle comunità agricole nell’Egitto romano, che il professore aveva apprezzato, al 
punto da propormi di collaborare alla sua cattedra. Ebbe l’amabilità di scrivere a mio 
padre, per convincerlo che, pur provenendo da una famiglia modesta (come la sua, del 
resto) e senza nessun contatto col mondo accademico, ero in grado di percorrere la 
carriera universitaria. Questa lettera colpì molto mio padre, un uomo intelligente e colto, 
che non aveva potuto studiare, avendo dovuto lavorare fin da bambino. Lo vedo ancora 
leggerla e rileggerla, in silenzio, e questa immagine mi riempie ancora di gratitudine. 

Non erano solo le qualità umane ad avvicinarmi a Casavola, ma anche un’istintiva 
adesione a un certo suo modo di interpretare il ruolo di intellettuale: l’impegno sociale, a 
cui si legava anche il fatto di vivere il mestiere dello storico come vocazione, l’apertura 
interdisciplinare, una concezione non formalistica del diritto, il rifiuto della storia 
giuridica come erudizione, o del diritto romano come paradigma per il presente e il 
futuro. Ricordo ancora una delle prime lezioni del corso di Storia del diritto romano, che 
verteva su un concetto provocatorio e sconcertante per noi studenti del primo anno di 
Giurisprudenza: «il diritto romano è morto». In altre occasioni lo sentii affermare che il 
diritto moderno dipendeva sempre meno da quello antico. Quindi era un’illusione l’idea 
che fosse possibile un diritto comune europeo a base romanistica. Studiare il diritto 
romano non aveva lo scopo di riproporlo ingenuamente come modello di quello attuale. 
Serviva a meditare su un’esperienza che in sé era definitivamente conclusa (nel 1900, con 
l’entrata in vigore del Codice Civile tedesco), ma che aveva contribuito a renderci quello 
che siamo attualmente. Infatti la cultura giuridica occidentale - soprattutto quella del 

 
* Già Professore ordinario di Fondamenti del diritto europeo all’Università di Urbino. 



 
 

GIUSEPPE GILIBERTI 

 
 

Annali della Facoltà Giuridica dell’Università di Camerino – Rileggendo − n. 15/2026 

2 

continente europeo - recava ancora una forte impronta dei principi, delle ideologie, delle 
tecniche interpretative trasmesse dall’antichità. Era un’eredità ben visibile nella cultura 
trasmessa dalle facoltà giuridiche e quindi condivisa dai giudici. Per cui, lo studioso di 
diritto romano era necessariamente sia un giurista che uno storico. Un’analoga 
concezione della storia del diritto la trovai implicitamente confermata nel libro di testo 
adottato per il corso: il quinto volume della Storia della costituzione romana di Francesco De 
Martino. 

Il nesso che Casavola proponeva tra antico e moderno mi fu ancora più chiaro 
quando lessi per la prima volta il suo Giuristi adrianei, pubblicato nel 1980, e soprattutto 
quando rilessi la stessa opera più tardi, nel periodo in cui fu giudice della Corte 
Costituzionale. In particolare, trovai nel capitolo intitolato Potere imperiale e stato delle 
persone tra Adriano e Antonino Pio una traccia della sua concezione del diritto, che si 
sarebbe manifestata in diverse sentenze della Corte. Partendo da una concezione 
antropologica umanistica, i giuristi dell’epoca dell’imperatore Adriano (117 -138) 
sostenevano - anche a costo di evidenti rotture con la tradizione - una teoria del diritto 
‘mite’, congeniale a un Impero multi -etnico. I valori guida di questa giurisprudenza 
furono la ragionevolezza (ratio), l’equità sostanziale (aequitas) e appunto la mitezza 
(benignitas). In particolare da Giuvenzio Celso e Salvio Giuliano la benignitas fu intesa 
non come un sentimento, ma come un criterio ermeneutico, una tecnica di 
interpretazione da utilizzare concretamente nell’attività giurisdizionale. Perciò un 
editto di Adriano, richiamato nelle Institutiones di Gaio (1.55 e 93), sugli stranieri che 
chiedevano la cittadinanza per sé e i propri figli, ammise esplicitamente l’irrazionalità del 
diritto familiare romano, arrivando a legittimare la sua parziale disapplicazione1. Il regime 
di arcaica e severissima patria potestas - implicato dalla condizione di civis Romanus - doveva 
essere espressamente richiesto dal nuovo cittadino, e concesso solo se fosse risultato 
vantaggioso per i figli, dopo uno scrupoloso accertamento. L’«humanior interpretatio» era 
quindi una forma di ragionamento giuridico che da un lato consigliava la prudenza 
nell’imporre la legge romana a un Impero cosmopolita, e dall’altro implicava la benignitas, 
cioè il rispetto per le persone, la loro dignità e la loro volontà. 

 
2. Il giurista dell’epoca adrianea faceva volentieri riferimento alla ratio naturalis, che 

non era però naturale in senso stretto, né tantomeno divina: si trattava della comune 
ragionevolezza delle persone perbene, anche appartenenti a popoli diversi, in virtù di una 
comune umanità e di un minimo comune etico. È un’idea che possiamo trovare 
attualizzata nel moderno neocostituzionalismo, col suo ricorso a valutazioni etico-

 
1 Cfr. F.P. CASAVOLA, Giuristi adrianei, Jovene, Napoli, 1980, p. 147 ss. 



 
 

Casavola «humanissimus» 
 

 
 
Annali della Facoltà Giuridica dell’Università di Camerino – Rileggendo − n. 15/2026 

3 

politiche elevate al rango di principi costituzionali impliciti ed a principi generali 
inespressi2, come la proporzionalità e la ragionevolezza.  

Una delle funzioni essenziali della Corte Costituzionale è oggi considerata il 
sindacato di ragionevolezza sulle leggi, che si esprime nella forma di giudizio di 
uguaglianza, di bilanciamento degli interessi, di congruità tra la legge e il suo fine. La 
ragionevolezza è il «principio architettonico» di un ordinamento che non consiste solo in 
una serie di disposizioni, ma necessariamente si richiama a una cultura giuridica 
condivisa. Comprende certamente la razionalità (cioè la logicità e la coerenza), ma anche 
la congruenza con i fini dell’ordinamento. La funzione essenziale del diritto in una 
costituzione democratica è realizzare l’eguale dignità delle persone, ciascuna delle quali va 
rispettata nelle sue specificità, come stabilisce l’art. 3 della Costituzione. Il principio di 
ragionevolezza si traduce, quindi, in una tecnica argomentativa che serve a denunciare 
privilegi positivi o negativi irrazionali, ma anche a giustificare trattamenti differenziati, 
quando sono necessari. 

Ad esempio, Casavola giudice costituzionale, in materia di assegnazione di case 
popolari (decisione del 12/12/89), stigmatizza la violazione del principio di 
ragionevolezza implicito nell’art. 3 cost. e del diritto umano all’abitazione da parte della 
Regione Piemonte. La legge regionale, infatti, limitava la possibilità di succedere nella 
assegnazione dell’immobile alle ipotesi di decesso dell’assegnatario, scioglimento del 
matrimonio o separazione, non tutelando la posizione della convivente more uxorio, 
soprattutto se abbandonata con la prole naturale. La sentenza viene motivata non sulla 
base della violazione del principio di eguaglianza o del diritto di realizzare la propria 
personalità in formazioni sociali diverse dalla famiglia formalmente costituita. Si rileva 
invece il carattere dell’abitazione come bene essenziale per realizzare la dignità umana, 
facendo quindi riferimento all’art. 3 cost., non in nome dell’eguaglianza, ma della 
ragionevolezza. 

Il rispetto della persona motivò anche la famosa sentenza n. 364 del 1988, che 
sovvertiva il venerabile brocardo «ignorantia legis non excusat», stabilendo che l’ignoranza 
della legge può essere giustificata, se è inevitabile e incolpevole. In un sistema 
costituzionale improntato al principio personalista, se «s’accettasse il principio 
dell’assoluta irrilevanza dell’ignoranza della legge penale, si darebbe incondizionata 
prevalenza alla tutela dei beni giuridici a scapito della libertà e dignità della persona 
umana». 

 

 
2 Cfr. R. GUASTINI, Principi costituzionali: identificazione, interpretazione, ponderazione, concretizzazione, in 

Dialoghi con Guido Alpa, a cura di G. Conte, A. Fusaro, A. Somma, V. Zeno-Zencovich, Roma 3 Press, 
Roma, 2018, p. 313 ss. 



 
 

GIUSEPPE GILIBERTI 

 
 

Annali della Facoltà Giuridica dell’Università di Camerino – Rileggendo − n. 15/2026 

4 

3. A Casavola, «cattolico adulto», che partecipò attivamente alla campagna di 
Giuseppe Dossetti in difesa della Costituzione, si deve l’esplicita adesione della 
giurisprudenza costituzionale al principio della laicità dello Stato (con la sentenza n. 203 
del 1989). In quanto cristiano, egli si riteneva naturaliter laico. Amava infatti sottolineare 
la radicale laicità (che qualcuno troverebbe persino eccessiva) di quel «Date a Cesare», che 
invitava a riconoscere il potere politico, ma a tenerlo separato dalla sfera della religione. 
Per questo non gli era difficile comprendere le ragioni dell’Illuminismo, soprattutto di 
quello napoletano di fine Settecento: «La coscienza rivoluzionaria secolarizza il sedimento 
delle persuasioni evangeliche, per consegnarle al popolo come l’etica pubblica delle nuove 
costituzioni»3. Il suo pensiero politico era liberale nel sostenere la necessità di impedire 
l’eccessiva concentrazione dei poteri giuridici e informali4, ma repubblicano nel 
denunciare la crisi della democrazia moderna, incapace di proporre ai cittadini un sistema 
di valori che la giustifichi. La democrazia, infatti, anche quando si pretende indifferente 
ai valori morali, non è mai riducibile a un complesso di procedure. La Costituzione può 
dunque costituire la base valoriale della convivenza civile. 

Nella poliedrica attività scientifica e sociale di Casavola rientrava anche il campo 
dei diritti umani, il cui fondamento universale non si trovava nella coppia «proprietà e 
libertà», tipica dell’individualismo liberale, ma nel nesso tra bene comune e dignità 
umana. Il personalismo (che è valore filosofico ed etico-politico, ma anche principio 
giuridico), lo induceva a criticare il costituzionalismo caratteristico della civiltà liberale, 
che riconduce l’essere umano concreto al tipo ideale del soggetto borghese5. La nostra 
carta costituzionale parte dal proporre un valore nuovo: il lavoro. Questo rovescia 
l’impostazione liberale, basata implicitamente sulla centralità della proprietà e 
l’autonomia dell’imprenditore. «Il costituzionalismo contemporaneo vive invece la cultura 

 
3 Cfr. F.P. CASAVOLA, Eredità rivoluzionaria e fede cristiana: l'impegni per i diritti dell’uomo, Prolusione 

all’anno accademico 1992/93 della Scuola di Specializzazione in Istituzioni e tecniche di tutela dei diritti 
umani dell’Università di Padova (opuscolo Padova, 1992), p. 10. 

4 Cfr. F.P. CASAVOLA, Prefazione a G. Dossetti, I valori della Costituzione (Napoli, 20 maggio 1995), 
Istituto italiano per gli studi filosofici, Quaderni del Trentennale, Napoli, 2005, p. 8: «Considerare la 
costituzione come un ferro vecchio, numerare come per già fondata una fantomatica Seconda Repubblica, 
passare al metodo elettorale maggioritario senza prevedere garanzie rafforzate per la minoranza in modo da 
evitare la dittatura della maggioranza, condurre il sedicente federalismo verso due esiti paradossali, di 
compromissione dell’eguaglianza dei cittadini e quindi dell’unità sostanziale della Repubblica, e di 
instaurazione di un centralismo regionale a danno dei Comuni, perorare a favore di un presidenzialismo 
populista, che mortifica il Parlamento e gli organi di garanzia e il potere neutro del Capo dello Stato, in 
nome di una sovranità popolare manipolata mediatamente, e interpretata come fondamento di un potere 
assoluto, sono tutti sintomi di quell’assenza di patriottismo costituzionale che è il male storico degli 
italiani». 

5 Cfr. F.P. CASAVOLA, Dalla proprietà alla solidarietà: appunti per una riflessione in tema di diritti 
individuali e sociali, Prolusione all’anno accademico 1992/93 della Scuola di Specializzazione in Istituzioni 
e tecniche di tutela dei diritti umani dell’Università di Padova (opuscolo, Padova, 1993), p. 10; e in generale 
ID., Custodia del tempo. Interventi critici tra cronaca e storia (1974-2001), Salerno Editrice, Roma, 2003. 



 
 

Casavola «humanissimus» 
 

 
 
Annali della Facoltà Giuridica dell’Università di Camerino – Rileggendo − n. 15/2026 

5 

dell’essere: la persona è dignità, lo sviluppo della persona come dignità dell’universale 
figura dell’uomo è possibile solo nella solidarietà politica, economica e sociale»6. 

Per Casavola i diritti umani non avevano un fondamento né naturale né divino, ma 
erano tuttavia radicati in un valore intangibile, che costituisce il limite estremo alla 
comprimibilità dei diritti fondamentali: la tutela della dignità della persona. Anche per 
questo, egli respingeva l’anacronistica pretesa di alcuni di rinvenire tracce e fondamento 
dei diritti umani nell’antichità classica. All’elaborazione dei diritti umani avevano certo 
contribuito valori e concetti antichi, ma in sé erano un prodotto della modernità. La 
stessa accettazione (e poi rivendicazione) dei diritti umani da parte della Chiesa doveva 
essere vista come l’esito di una storia tormentata, un passo decisivo della riconciliazione 
con la modernità.  

L’etica umanistica, il personalismo cattolico, l’adesione ai valori democratici e ai 
diritti umani, il richiamo alla tradizione illuministica meridionale, persino l’interesse per 
il cosmopolitismo stoico, confermano che Casavola corrispondeva al tipo d’uomo che 
Aulo Gellio definiva «humanissimus». Il letterato romano spiegava infatti che l’humanitas 
non era solo benevolenza (per i Greci philanthropia), ma andava intesa come paideia, cioè 
«quel che noi chiamiamo erudizione e educazione alla virtù. E coloro che ad esse 
inclinano e si dedicano in grado più alto sono humanissimi». L’humanitas è il rispetto della 
dignità umana, che solo in parte è innato, ma che in misura notevole si acquisisce 
mediante l’educazione e il buon uso che se ne fa. La cultura è in grado di educare alla 
libertà e alla responsabilità. Essa fornisce coscienza di ciò che ognuno di noi rappresenta: 
una persona, un termine del mondo dello spettacolo (era la maschera teatrale), prestato 
alla filosofia, poi al diritto e infine alla teologia7. 

Casavola ha ben recitato il ruolo complesso che gli è toccato in sorte: professore, 
maestro di vita e di pensiero, cittadino impegnato, e tanto altro. La sua uscita di scena ci 
lascia turbati e commossi. 

 
Bologna, gennaio 2026 

 
6 F. P. CASAVOLA, I diritti umani, Cedam, Padova, 1997, p. 6. 
7 Gell., Noctes Atticae, 13.17: Qui verba Latina fecerunt quique his probe usi sunt, “humanitatem” non id 

esse voluerunt, quod volgus existimat quodque a Graecis philanthropia dicitur et significat dexteritatem quandam 
benivolentiamque erga omnis homines promiscam, sed “humanitatem” appellaverunt id propemodum, quod Graeci 
paideian vocant, nos eruditionem institutionemque in bonas artis dicimus. Quas qui sinceriter cupiunt adpetuntque, hi 
sunt vel maxime humanissimi. Huius enim scientiae cura et disciplina ex universis animantibus uni homini datast 
idcircoque “humanitas” appellata est. Ivi, 14.1. 



 
 

GIUSEPPE GILIBERTI 

 
 

Annali della Facoltà Giuridica dell’Università di Camerino – Rileggendo − n. 15/2026 

6 

 
 

 
 

Abstract 

L’articolo è un omaggio a una figura chiave per lo studio del Diritto romano, recentemente 

scomparsa. Storico del diritto, giurista nel senso più ampio, studioso dei diritti umani, F.P. Casavola era 

noto anche per il suo impegno sociale. L’articolo sottolinea l’influenza di ideologie e criteri ermeneutici 

tratti dallo studio della giurisprudenza dell’età adrianea in alcune sentenze della Corte Costituzionale. 

 

The article pays homage to a key figure for the study of Roman law, who recently passed away. Legal 

historian, jurist in the broader sense, human rights scholar, F.P. Casavola was also known for his social 

commitment. The article highlights the influence of ideologies and interpretative criteria drawn from the 

study of the jurisprudence of Hadrian’s age in some Constitutional Court rulings. 

 

Keywords 

 Casavola, Constitutional jurisprudence, Jurists of Hadrian’s age 

 

 

 


